
 1362 

NOVOS AMORES, VELHAS ESTRATÉGIAS:  
JULES CHAMPFLEURY, ARTE POPULAR E O ATAQUE À ACADEMIA 

 
 

Daniela Pinheiro Machado Kern – UFRGS 
 
Resumo 
 
O presente trabalho, mediante a contextualização da publicação da obra Histoire de 
l’Imagerie Populaire, de Jules Champfleury, em 1869, propõe uma análise das estratégias 
de valorização da arte popular, então um tema pouco reconhecido no domínio da história da 
arte, adotadas pelo autor em seu livro. A estratégia aqui apontada com destaque é a de 
ataque à Academia e a todo o sistema oficial de patrocínio e reconhecimento artístico 
vigente na França na década de 1860. Para verificar o recurso de Champfleury a 
determinados topoi críticos então já bem estabelecidos, também serão estudados textos de 
outras figuras artísticas formadoras de opinião, relevantes no período, como Desnoyers e 
Courbet. 
 
Palavras-chave: Jules Champfleury; arte popular; Academia. 
 
 
Abstract  
 
This paper, contextualizing the publication of Jules Champfleury’s  Histoire de 
l’Imagerie Populaire,  in 1869, proposes an analysis of strategies adopted by the author 
in his book for the recovery of folk art, then a subject rarely recognized in the field of art 
history. The strategy highlight here is the attack on the Academy and all the official system of 
patronage and artistic recognition established in France in the 1860s. To verify the use by 
Champfleury  of certain critic topoi  then well established, will also be studied texts of 
other artistic figures that are opinion formers, relevant in this period, as Desnoyers 
e Courbet.  
 
Key words: Jules Champfleury; folk art; Academy. 
 

 

 

Charles Baudelaire (1821-1867) publicou, em 1859, talvez o seu mais ácido 

comentário ao Salão realizado anualmente em Paris. Ele critica artistas premiados, 

“homens sem alma e sem instrução” (BAUDELAIRE, 1976, p. 611), a academia, a 

fotografia e seu público. Mas em meio às críticas também encontramos eleições, 

como a dos artistas que estão em seu panteão particular, tais quais Daumier e 

Delacroix, e ainda afirmações de princípios, como a que diz respeito à atitude ideal 

do crítico de arte: 

No entanto, o espírito do verdadeiro crítico, como o espírito do verdadeiro 
poeta, deve estar aberto a todas as belezas; com a mesma facilidade ele 
aprecia a grandiosidade deslumbrante de César triunfante e a 



 1363 

grandiosidade do pobre habitante dos faubourgs inclinado sob o olhar de 
seu Deus (BAUDELAIRE, 1976, p. 630). 
 

Jules Champfleury (1820-1889), amigo inseparável de Baudelaire entre o final dos 

anos 1840 e o início dos anos 1850, tomou para si essa definição, quando passou a 

colocar em prática um projeto de valorização de artes tidas como menores, gráficas 

ou populares, ainda mais abrangente do que o concebido pelo próprio Baudelaire. 

Se Baudelaire apenas esboçou seu projeto de escrever sobre a arte da caricatura (já 

mencionei há pouco sua predileção por Daumier) nos textos Quelques caricaturistes 

français e Quelques caricaturistes étrangers, de 1857, Champfleury, por outro lado, 

levou a cabo a redação de uma alentada História da caricatura em cinco volumes. 

Baudelaire sem dúvida demonstrava um claro interesse por artes que podemos 

chamar, de modo geral, de não acadêmicas: as melancólicas e, como ele mesmo 

admitiu, por vezes perturbadoras gravuras de Charles Meryon, os retratos de índios 

americanos pintados por George Catlin, as gravuras japonesas, que então 

passavam a ser avidamente colecionadas em Paris, e as caricaturas, políticas ou 

não, estampadas no efervescente mundo editorial parisiense. Por outro lado, sua 

relação com o marcadamente popular, e com o gênero de pintura que será 

postulado pelos realistas, é, para dizer o mínimo, ambígua – para constatar isso, 

basta que leiamos um de seus textos finais, Pauvre Belgique!, publicado 

postumamente, em 1868, tão ácidos com relação à arte flamenga, fundamental para 

o cânone realista, que alguns críticos preferem atribuí-los à deterioração mental do 

autor, na época já bastante doente. 

A relação de Champfleury com as artes populares é de natureza diversa, e 

extremamente positiva em essência. O interesse pelo “popular” surge no jovem 

escritor e crítico ainda no final da década de 1840. É assim que, nessa época, 

incentiva a exposição de obras dos irmãos Le Nain, no Louvre, e que anuncia 

Courbet como figura de proa da pintura realista francesa. Também nessa época, 

entre 1849 e 1850, Champfleury inicia sua coleção de imagens e artefatos populares 

de vários tipos, dedicados a eventos comemorativos, devocionais, cômicos, trajes 

militares, etc. (ASFOUR, 2001, p. 62), o que Clark registra com muita ironia: 

“Champfleury havia se tornado um colecionador. Ao invés do povo, ele começou a 

estudar o ‘popular’: velhas pranchas, faiança camponesa, canções, gravuras: arte 

como um contrapeso ao Socialismo” (CLARK, 1982, p. 66). Clark faz esse 



 1364 

comentário em Image of People, obra na qual trata dos anos iniciais da carreira de 

Courbet. Sua pedra de toque é a atuação política tanto de Courbet quanto de 

Champfleury, e sob tal ótica sua avaliação deste último é bastante negativa. Para 

Clark, o interesse de Champfleury pelo “popular” é marca de conservadorismo e 

mesmo reacionarismo político, trata-se de uma estratégia de pacificação e anulação 

política do povo, contrária ao potencial político explosivo que outros intelectuais e 

artistas da mesma geração, caso especial de Courbet, teriam encontrado na 

exploração do “problema da arte popular”:  

Em sua forma mais aguda – em Courbet, em Manet, em Seurat – o 
problema era o impasse entre explorar formas e iconografia populares para 
reanimar a cultura das classes dominantes, ou tentar algum tipo de fusão 
provocativa dos dois, e ao fazer isso destruir a dominação desta última. Em 
si mesmo, um projeto utópico. Mas um projeto que assombrou a arte 
francesa, das litografias londrinas de Géricault aos retratos arlesianos de 
Van Gogh. Eis assim, mais uma vez, a conexão da arte com a ação política 
(CLARK, 1982, p. 20). 

 

O conservadorismo político fora tematizado anteriormente por um pesquisador 

pioneiro no estudo do envolvimento de Courbet com as imagens populares, Meyer 

Schapiro (1941), também lido por Clark. Schapiro, no entanto, propôs uma leitura 

mais nuançada da relação de Champfleury com a arte popular, destacando não 

apenas a orientação política conservadora, mas de igual modo a valorização da arte 

popular em termos novos, formais e temáticos, que empreendeu. Essa última via 

aberta por Schapiro foi retomada por outra leitora de seu artigo seminal, Amal Asfour 

(2001), que em Champfleury: Meaning in the Popular Arts in Nineteenth-Century 

France propõe, em primeiro lugar, a hipótese segundo a qual Champfleury trata 

literatura e imagística populares como “irmãs gêmeas” (ASFOUR, 2001, p. 61), 

inserindo a ambos os gêneros em um sistema mais amplo de recuperação, 

preservação e reconhecimento da cultura popular francesa; em segundo lugar, a 

hipótese que me interessa aqui, a de que  “Champfleury isolou a imagem popular 

como o botânico pode isolar uma espécie particular, com o propósito de observação 

detalhada” (ASFOUR, 2001, p. 65). Esta hipótese, conforme a qual Champfleury, 

seguindo o modelo analítico disponibilizado pela ciência da época, e que seria usado 

em outros domínios artísticos – basta lembrarmos, por exemplo, da abordagem 

tipológica e morfológica do ornamento que Owen Jones apresentara, em 1856, em 



 1365 

seu Grammar of ornament –, isola a arte popular como um gênero particular, 

portanto digno de estudo, ganha toda a sua estatura quando temos em conta o pano 

de fundo contra o qual a autora a situa. Antes de Champfleury, considerando-se o 

levantamento realizado por Asfour, Marolles, Joly e Hennin já haviam estudado e 

colecionado a imagística popular francesa, com uma abordagem, no entanto, em 

tudo contrária àquela do crítico realista: para eles, interessava mostrar tais imagens 

como estágios primitivos de desenvolvimentos artísticos posteriores. A imagística 

popular era, assim, por eles considerada como formalmente tosca e sem valor que 

não o histórico.  

A consistência do projeto de Champfleury de valorização da arte e da literatura 

popular é salientada também por Franary, que a localiza em outra dimensão da obra 

do crítico, a estilística, mediante a comparação de seu modo de escrita com a de 

outros críticos de arte franceses atuantes no período, como se pode ler a seguir: 

Seu uso de anedotas e observações ouvidas aqui e ali confere um sabor 
popular à sua crítica, que o diferencia de Planche e Thoré, nada inclinados 
a tais práticas. Champfleury teve por toda a vida uma preocupação com 
coisas populares, como se demonstra em suas obras eruditas sobre 
imagística popular, baladas folclóricas, e pinturas realistas. Ainda que essa 
orientação fosse provavelmente natural para Champfleury, ela foi fortalecida 
por sua introdução aos escritores românticos alemães, Mürger em particular 
(FRANARY, 1980, p. 78).  

 

O entusiasmo especial de Champfleury pela arte popular deve ser visto, por outro 

lado, também como parte de um cenário mais amplo de transformações do cânone 

no sistema das artes francês, forçado pelos românticos e ampliado pelos realistas. A 

pergunta “o que é arte” orientava discussões em cafés e nos redutos boêmios de 

Paris, e velhos mestres que até então gozavam de pouco espaço nas instituições de 

arte francesas passam a ser resgatados com entusiasmo por uma jovem geração de 

artistas e críticos de arte, ávida por novos modelos que refletissem valores 

românticos como espontaneidade, genialidade, sentimentalidade e ingenuidade. A 

trajetória da recepção de Rembrandt na França do século XIX, cuidadosamente 

analisada por Alison McQueen em The rise of the cult of Rembrandt (2003), é 

exemplar nesse sentido. Os desenhos de Rembrandt, em que a espontaneidade do 

artista podia ser observada de modo privilegiado, recebiam pouca atenção no 



 1366 

Louvre na metade do século XIX, apenas seis deles eram expostos (McQUEEN, 

2003, p. 89) – se consideramos que ele era o holandês melhor representado, 

podemos ter uma ideia do quanto os modelos artísticos reivindicados pela nova 

geração de artistas eram ainda pouco acessíveis. Ainda segundo McQueen (2003), 

instituições francesas como o Louvre preferiam, sem margem para dúvidas, 

apresentar como modelos desenhos franceses e italianos. A situação começa a 

mudar já em 1848, quando Frédéric Villot, curador do Louvre e amigo de 

Champfleury, em meio ao fervor revolucionário resgata do acervo do museu vários 

Le Nain e também passa a elogiar o desenho de Rembrandt por sua “energia” 

(McQUEEN, 2003, p. 88). McQueen chama a atenção de igual modo para a visão 

que Charles Blanc, crítico de arte e primeiro editor da influente Gazette des Beaux-

Arts, apresentava sobre o desenho de Rembrandt, que percebia como distinto do 

desenho praticado na Academia. Mais do que isso, ele deveria ser copiado pelos 

artistas iniciantes, em seus estudos, uma vez que representa um momento crucial 

de ruptura na história da arte. Outra vez conforme McQueen,  

 
Ele [Blanc] depois declarou sua aprovação aos desenhos de Rembrandt de 
modo mais enfático, asseverando que eles haviam se afastado da tradição 
e “quebrado a cadeia da arte” que se estendia da antiguidade clássica até a 
arte italiana durante o Renascimento (McQUEEN, 2003, p. 87).  

 

Champfleury compartilha dessa visão entusiástica acerca da obra de Rembrandt. 

Ele admira não apenas o velho mestre holandês (admiração que deixa impressa em 

vários de seus escritos), mas também outros artistas e escolas que ficam à margem 

do cânone acadêmico então vigente, como Paul Veronese, Delacroix, Chardin, os já 

mencionados Le Nain, e as escolas espanhola, flamenga e francesa (BOUVIER, 

1913, p. 215). No entanto, para estabelecer o valor do novo cânone e disso 

convencer o público, urgia a adoção de uma estratégia retórica capaz de criar 

imagens que o tornassem verossímil e, mais do que isso, desejável. Champfleury, 

com a intenção de defender, portanto, as tantas vertentes artísticas marginalizadas 

que despertavam o seu interesse e mesmo o seu instinto de proteção, adota em 

seus textos um recurso amplamente utilizado ao longo da história da crítica e muitas 

vezes bem-sucedido em seu intuito de chamar a atenção, suscitando polêmica: o 

traçado de oposições e contrastes entre o cânone que se deseja valorizar e aquele 

que se deseja desmerecer. No caso específico de Champfleury e de seus 



 1367 

contemporâneos, o alvo principal é o sistema oficial de arte instituído na França, 

metaforizado pela imagem da Academia. 

O jovem Champfleury, ainda nos anos 1840, vê com olhos críticos os pintores 

acadêmicos. Nas palavras de Bouvier, “Com exceção de Delacroix, nenhum parecia 

para ele possuir os dons magníficos de um Rembrandt ou de um Veronese” 

(BOUVIER, 1913, p. 217). Prosseguindo em sua análise, Bouvier sublinha a aversão 

que Champfleury sente por Ingres, para ele a epítome da arte acadêmica:  

Ele o compara a Ponsard, dele faz o representante por excelência da 
pintura burguesa. Ele o associa a Thiers, ao júri, aos membros do Instituto. 
Nele repreende a princípio o fato de se ater à exata imitação do detalhe mal 
colocado, em seguida de ser acadêmico, nobre e clássico. Ingres encobre e 
atenua com uma sombra acinzentada o brilho da realidade (BOUVIER, 
1913, p. 218-219). 

Nos comentários que escreve sobre o Salão de 1849, Champfleury também ataca, 

de modo geral, conforme observação de Asfour, a arte ali exposta, que se 

caracterizaria pela “falta de vida e pela artificialidade, […] resultado do uso 

inapropriado do tema e do detalhe clássico” (ASFOUR, 2001, p. 71). Atacar a arte 

acadêmica não é privilégio, contudo, de Champfleury, ou ainda de críticos do século 

XIX. Bernadette Fort identificou o que chamou de “carnavalização” do salão de Paris 

em uma série de panfletos, em boa parte anônimos, publicados antes da Revolução 

Francesa, como o inusitado Pique-nique convenable à ceux qui fréquentent le Salon, 

préparé par um aveugle [Piquenique conveniente para aqueles que freqüentam o 

Salão, preparado por um cego], de 1781 (FORT, 1989, p. 372). Nesses panfletos 

obras e artistas expostos no salão são ridicularizados, muitas vezes por alguém que, 

por motivos variados, nada sabe sobre arte e se coloca na posição cômica de crítico 

e especialista, tal qual uma pessoa do povo ou, como vimos, um cego. 

Pevsner, em um estudo bem mais abrangente sobre a história das academias de 

arte europeias desde sua criação, identifica na contraposição entre arte acadêmica, 

pública, e as correntes artísticas experimentais, privadas, o próprio elemento 

propulsor que coloca em movimento, para o bem e para o mal, em determinados 

momentos, o mundo da arte: 



 1368 

Só é possível interpretar corretamente a arte do século XIX, assim como a 
do século XVII, pelo prisma de uma tensão contínua entre seu aspecto 
público e seu aspecto privado. A arte reconhecida, isto é, a das academias, 
a arte do grande estilo em sua encarnação burguesa, opunha-se à arte 
experimental de caráter antiacadêmico destituído de objetivo ou de status 
social. Um abismo separa um Robert-Fleury e Daumier na Paris de 1850, os 
artistas pré-vitorianos e os pré-rafaelitas de Londres em 1850 (PEVSNER, 
2005, p. 267). 

 

O teor dos ataques dos antiacadêmicos aos acadêmicos também é esmiuçado por 

Pevsner por meio de um sem-número de exemplos concretos. Não é difícil, aliás, 

encontrá-los. Deixemos que o próprio Pevsner nos explique o motivo: 

 
Há relativamente poucos livros publicados no século XIX com uma visão 
positiva sobre o sistema público de educação artística; depois de 1860, eles 
vão se tornando cada vez mais raros. Em compensação, existem 
incontáveis textos de pintores e escultores desancando as academias. O 
amor à liberdade, que foi uma característica original do Sturm und Drang e 
da escola romântica, havia sobrevivido à reação pró-acadêmica dos 
nazarenos e seus discípulos (PEVSNER, 2005, p. 278). 

 

Certamente Champfleury contribuiu, e muito, para engrossar o coro dos 

descontentes, como se pode depreender do que foi visto até aqui. Em seu famoso 

manifesto realista, na verdade uma carta pública que escreveu a George Sand (a 

quem pessoalmente não admirava, diga-se de passagem), em setembro de 1855, 

em defesa da malfadada exposição individual realizada naquele mesmo ano por 

Coubert, na Rue Montaigne, em Paris, Champfleury, em meio aos argumentos de 

defesa do amigo, afirma: “temo as escolas como temo a cólera” (CHAMPFLEURY, 

1857, p. 271). O sistema como um todo, com seus críticos, artistas consagrados e 

professores acadêmicos, Champfleury passionalmente classifica como sendo 

composto de uma “plebe de ignorantes, de invejosos, de impotentes” 

(CHAMPFLEURY, 1857, p. 272).  

Durante toda a década de 1850 os pintores que se consideram ou são considerados 

pela crítica como realistas sofrem sistemáticas rejeições de suas obras no Salão, 

logo o tom duro, agressivo do texto de Champfleury denota uma intenção real de 

provocar, de agir sobre o estado de coisas vigente, apontando veementemente a 

necessidade de revisão completa dos critérios de avaliação empregados para a 

seleção de obras e artistas expostos em espaços institucionais. Esse debate atinge 

o seu ápice na década de 1860. O ano de 1863 é particularmente emblemático, pois 



 1369 

nele ocorre tanto o célebre Salão dos Recusados como o início da reforma da École 

des beaux-arts, ambos decretados por Napoleão III. Se o Salão permite ao público 

apreciar (ou rejeitar) as obras que o Júri oficial desqualificara, a reforma da École 

visava levar para o ambiente oficial de ensino de artes justamente muitas das 

qualidades reconhecidas naquelas obras recusadas, apreciadas pelo ideário 

romântico e realista, tais como, segundo McQueen, “originalidade e ideias 

relacionadas como espontaneidade, ingenuidade, autenticidade, pureza e verdade” 

(McQUEEN, 2004, p. 89).  

É, a propósito, bem ao final da década de 1860 que Champfleury, de resto defensor 

de todas essas qualidades elencadas por McQueen, publica a obra que a partir de 

agora irá nos ocupar, a saber, a Histoire de l’imagerie populaire (Fig. 1). Logo na 

dedicatória a Reinhold Koehler, conservador da Biblioteca Grã-Ducal de Weimar, 

Champfleury estabelece um paralelo metafórico entre diferentes classes sociais, que 

ecoa aquele entre a arte experimental não acadêmica e a arte acadêmica: o filho do 

pobre, bem arrumado, é superior ao doentio filho de príncipe magnificamente vestido 

(CHAMPFLEURY, 1896). No Prefácio, parte do livro que irei analisar brevemente 

nessa comunicação, as críticas ao sistema acadêmico e suas ramificações, bem 

como os paralelos que visam valorizar a arte popular são mais detidamente 

traçados. É preciso estudar a arte popular, antes de mais nada, porque ela está 

prestes a desaparecer:  

 
Encontramos monumentos assírios; não encontramos a imagem popular, 
destruída pelas crianças, destruída pelo sol, pela umidade, destruída com 
as paredes das casas que são demolidas e, tanto pior, destruída com muita 
frequência por aqueles que têm a missão de conservar, os colecionadores, 
isto é, os conservadores por excelência (CHAMPFLEURY, 1869, p. IX-X). 

 

Se os colecionadores destroem as imagens populares é por não reconhecer nelas 

valor, e é esse mal que Champfleury, com seu livro, pretende corrigir. Com esse 

intuito, ele procede a algumas aproximações que deveriam realmente soar 

bombásticas: é preciso que as imagens de Épinal (Fig. 2) “sejam conservadas tão 

religiosamente quanto um Marco Antônio” (CHAMPFLEURY, 1869, p. XI), elas 

demandam, em suma, uma “nova arqueologia”. 
 
 
 



 1370 

 
Fig. 1. Jules Champfleury: Histoire de l’imagerie popular (folha de rosto) 

Paris, E. Dentu Éditeur, 1869 

 
Os colecionadores de gravuras, por sua vez, são “ignorantes”, entre outros motivos, 

porque desprezam as imagens populares devido a suas cores “bárbaras”: 

- “Que cores bárbaras!”, dizem eles. 
- Menos bárbaras que a arte medíocre de nossas exposições, em que uma 
habilidade de mão universal faz com que dois mil quadros pareçam saídos 
de um mesmo molde (CHAMPFLEURY, 1869, p. XI). 

 

O argumento de que obras acadêmicas saíam de um mesmo molde já figurava 

correntemente no discurso crítico francês. Exemplo é o trecho a seguir, que 

podemos ler em Fernand Desnoyers (1828-1869), crítico e escritor, amigo de 

Courbet, Baudelaire e Champfleury, autor de um volume sobre o Salão dos 

Recusados, publicado no calor do momento, em 1863: após discorrer sobre a 

unidade de critérios utilizados pela Academia para rejeitar sistematicamente os 

realistas, ele afirma que apenas são aceitas as obras “servilmente imitadas, 

eternamente sonhadas da mesma maneira, - tiradas de um molde uniforme” 



 1371 

(DESNOYERS, 1863, p. 7). Desnoyers acrescenta que os pintores de talento, 

originais, têm de “lutar toda a vida e empregar meios maliciosos para se fazer 

admitir” na Academia (DESNOYERS, 1863, p. 8). O discurso de Desnoyers sobre o 

artista de gênio também aparece em Champfleury, que dele se vale para discorrer 

sobre o artista popular. Deste modo, Champfleury percebe semelhanças entre as 

obras do artesão popular e as do homem de gênio, que, por contraste, afastam-se 

inteiramente dos “produtos das escolas e das falsas tradições” (CHAMPFLEURY, 

1869, p. XI-XII). Ambos são originais, espontâneos e livres. Essa aproximação, um 

engenhoso artefato retórico, nada tem de simples: o artesão popular e o artista de 

gênio compõem suas obras de maneiras bastante diversas, nem sempre 

compatíveis (o primeiro lida com convenções e o segundo, ao menos no plano do 

discurso, as rejeita). Champfleury tenta, aqui, aproveitar a simpatia que a causa do 

artista genial já angaria entre seu público leitor e canalizá-la para a arte popular, algo 

que teria fortes consequências no desdobramento dos movimentos modernos, como 

defende Asfour (2001), ao indicar um caminho possível que os artistas poderiam 

percorrer em busca de autenticidade, originalidade e demarcação da individualidade. 

 
 

Fig. 2. Image d’Épinal: Le crédit est mort 

Jules Champfleury: Histoire de l’imagerie popular, p. XV 

Paris, E. Dentu Éditeur, 1869 

Os selvagens também são evocados por Champfleury, que equipara um ídolo 

talhado em um tronco ao Moisés de Michelangelo, uma vez que ambos, selvagem e 

artista genial, têm em comum a audácia, a ignorância e a ruptura com as regras 



 1372 

(CHAMPFLEURY, 1869, p. XII). Ambas as estátuas são também, para Champfleury, 

superiores às estátuas acadêmicas expostas no Salão. Aproximando agora esses 

paralelos, já temos aqui uma equivalência, por inferência, entre artistas populares, 

selvagens e artistas geniais. Champfleury chama a atenção para o fato de que a 

condição que permite compreendê-los é o afastamento, por parte do observador, 

dos artistas acadêmicos, que trabalham a partir de fórmulas prontas.  

Estabelecida a equivalência artista popular (ou selvagem) e artista genial, 

Champfleury prepara o terreno para aproximar agora as imagens populares das 

gravuras em madeira renascentistas, e as imagens d’Épinal das telas da escola 

espanhola (CHAMPFLEURY, 1869, p. XII). Um modelo a ser evitado (além de 

Ingres), e nisso Champfleury está de pleno acordo com Courbet, é o artista 

provavelmente mais emulado no século XIX, Rafael. A crítica de arte também não 

recebe elogios, pois se ocupa, em sua opinião, com “misérias e inutilidades” 

(CHAMPFLEURY, 1869, p. XIX). A defesa de Champfleury da arte popular não 

culmina, no entanto, no desejo de que essa arte se torne ela mesma a base da arte 

acadêmica: “Aqueles que estudam a imagística popular não pretendem que se abra 

um curso sobre esse tema na École des beaux-arts. Não se trata de modo algum de 

arte acadêmica” (CHAMPFLEURY, 1869, p. XXXII).  

Ainda que essa afirmação possa parecer até certo ponto sincera, a declaração 

seguinte se apresenta mais como uma estratégia de conciliação com as opiniões de 

leitores mais ortodoxos, indicando, em última instância, o desejo real do autor de 

que a arte popular ingresse nos estudos de história da arte, intenção com a qual ele 

contribui mediante a própria natureza de sua obra: “Da imagística decorrem ainda 

diversos ensinamentos históricos; e se não se julgar digno fazer entrar, mesmo na 

mais baixa posição, a imagem na história da arte, ela terá seu lugar no primeiro 

posto na história dos costumes” (CHAMPFLEURY, 1869, p. XIII). 

Imerso nas discussões sobre a posição da imagem popular na história da arte, sobre 

sua função pedagógica, que ele defendia, e sobre os problemas da Academia, 

Champfleury tem de enfrentar o impasse comum em sua época: seria mesmo a 

saída para o ensino de arte abolir as instituições acadêmicas? Pouco tempo depois 

da publicação da Histoire de l’imagerie populaire, com a eclosão da Comuna de 

Paris, em 1871, um Courbet entusiasmado, que há muito já não mantinha com 



 1373 

Champfleury relações de amizade, acreditou que sim. Em uma carta a seus colegas, 

publicada em 18 de março daquele ano, ele anuncia o seguinte: 

 
As academias e o Instituto, que querem sustentar apenas arte convencional 
e trivial, de modo que possa ser julgada por aqueles que a eles pertencem, 
são necessária e sistematicamente opostos a quaisquer novas criações da 
mente humana e infligem mortes martirizantes a todos os homens 
inventivos e talentosos, em detrimento da nação e para a glória de uma 
tradição e doutrina estéreis. 
Olhemos, por exemplo, o exemplo deplorável da École des beaux-arts, 
patrocinada e subsidiada pelo governo. Aquela escola não apenas desvia 
nossa juventude como nos priva da arte francesa, com seus belos 
antecedentes, favorecendo acima de tudo a túrgida e religiosa tradição 
italiana, que vai contra o espírito de nossa nação. 
Essas condições podem apenas perpetuar a escola da arte pela arte e a 
produção de obras estéreis sem caráter ou convicção, enquanto nos priva, 
sem compensação, de nossa própria história e espírito (COURBET apud 
CHU, 1992, p. 407). 
 
 

Durante a Comuna, mesmo concordando com vários dos pontos assinalados aqui 

por Courbet, Champfleury não se manifestou. A arte popular deveria pacificar o povo 

(ideia que ele já expressara em Histoire de l’imagerie populaire), e soluções 

intempestivas como a do fechamento das Academias, proposta por Courbet ainda 

em 1871, não eram de seu agrado. Contudo, mesmo politicamente cada vez mais 

conservador com o passar dos anos, Champfleury estabeleceu algumas relações, 

em seus escritos, que iriam se naturalizar no pensamento artístico de vanguarda, 

relações que até então não haviam sido expressas com tanta clareza e veemência. 

Deste modo, ao afirmar, na conclusão de seu Prefácio, que a obra de arte original é, 

em essência, ingênua e popular, Champfleury procurou consolidar o interesse que a 

arte popular deveria despertar em toda uma gama de interessados em arte que 

estava descontente com a Academia: colecionadores, críticos e, sobretudo, artistas, 

que poderiam procurar nessa fonte popular, prestes a secar em virtude da 

preferência, mesmo entre os camponeses, pelo “chic moderno” importado de Paris, 

novas possibilidades não apenas temáticas, mas também formais e expressivas. 

 
 

 
Referências 

 



 1374 

ASFOUR, Amal. Champfleury meaning in the popular arts in nineteenth century France. 
Frankfurt: Peter Lang, 2001. 

BAUDELAIRE. Salon de 1859. In: _____. Oeuvres complètes t. II. Paris: Gallimard, 1976. p. 
608-682. (Bibliothèque de la Pléiade) 

BOUVIER, Émile. La Bataille réaliste: 1844-1857. Paris: Fontemoing & Cie., Édit., 1913. 

CHAMPFLEURY, Jules. Histoire de l'imagerie populaire. Paris: E. Dentu Éditeur, 1869. 

CHAMPFLEURY, Jules. Le Réalisme. Paris: Michel Lévy, 1857. 

CHU, Petra ten-Doesschate (Ed.). Letters of Gustave Courbet. Chicago: University of 
Chicago Press, 1992. 

CLARK, T. J. Image of the people. Gustave Courbet and the 1848 Revolution. Princeton, 
New Jersey: Princeton University Press, 1982. 

DESNOYERS, Fernand. Salon des Refusés: la peinture en 1863. Paris: Azur Dutil, Éditeur, 
1863.  

FORT, Bernadette. Voice of the Public: The Carnivalization of Salon Art in Prerevolutionary 
Pamphlets. Eighteenth-Century Studies, v. 22, n. 3, p. 368-394, Spring, 1989. 

FRANARY, David A. Champfleury, the realist writer as art critic. Ann Arbor, Michigan: UMI 
Research Press, 1980.  

McQUEEN, Alison. The rise of the cult of Rembrandt. Reinventing an Old Master in 
Nineteenth-Century France. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2003. 

PEVSNER, Nikolaus. Academias de arte: passado e presente. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2005. 

SCHAPIRO, Meyer. Courbet and Popular Imagery: An Essay on Realism and Naïveté. 
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, v. 4, n. 3/4, p. 164-191, Apr., 1941 - Jul., 
1942).  
 

Daniela Kern 

Professora Adjunta do PPGAV e do Departamento de Artes Visuais do Instituto de Artes da 
UFRGS. Trabalha com história e historiografia da arte e da crítica de arte moderna, e é 
autora de Paisagem Moderna: Baudelaire e Ruskin (Porto Alegre: Sulina/PPGAV-UFRGS, 
2010). Traduziu para o português, entre outras obras, O sentido de ordem 
(Phaidon/Bookman, 2012, no prelo), de E. H. Gombrich. 
 


